
103XXXIV Jornadas de teatro clásico. Almagro, 2011

Discretos desvergonzados:
otras trazas para las comedias de Cervantes

Luis Gómez Canseco

Universidad de Huelva

Aun cuando fueran estampadas en 1615, las ocho comedias que Cervantes 
quiso imprimir para asegurarles la posteridad son un testimonio esencial a la hora de 
reconstruir la historia del teatro español en el siglo XVI. No sólo porque casi todas 
fueran pergeñadas entre ese siglo y los primeros años del siguiente o porque de varias 
de ellas pueda afirmarse sin mucho margen de error que son reinvención y reescritura 
de otras piezas compuestas con anterioridad, sino porque nacieron de una concepción 
dramática propia de ese siglo y desbancada en el siguiente. Precisamente por ello no 
cabe explicar —como tradicionalmente se ha venido haciendo— la producción teatral 
de Cervantes a partir no ya de Lope, sino del Lope más dueño de sí y de su nuevo arte. 
Más que subrayar lo que le separa o le une a la comedia nueva, sólo nos correspondería 
discernir lo que Cervantes hizo en sus comedias a la luz de ellas mismas y del contexto 
que les fue verdaderamente propio.

Ese contexto comienza mucho más allá, en el momento de composición de una 
tragedia como La Numancia o de una «comedia seria» como El trato de Argel�. Desde 
ahí, Cervantes se fue alejando de los modelos más clasicistas y avanzando hacia una idea 
de la comedia más rica y espectacular, que no creo difiriera mucho de la que Juan de la 
Cueva formuló en el Viaje de Sannio: 

� Para el concepto de «comedia seria», véase Vitse [1988: 326].



Luis Gómez-Canseco____________________________________________________

104

¿Qu’es, dize Apolo, cómica poesía?
Sannio responde: De la vida umana
es la comedia espejo, luz i guía,
de la verdad pintura soberana;
en ella se descrive la osadía
del moço, la cautela de l’anciana
alcagüeta, las burlas de juglares
i sucessos de ombres populares. [Cueva, 1990: 108]�

Esa concepción respondía a una construcción más atenta al espectáculo que a la 
urdimbre de la acción. Por eso se ha insistido —y siempre con una voluntad fustigadora 
nacida de la comparación con Lope y la comedia nueva— en la falta de unidad de 
acción del teatro cervantino, en la heterogeneidad de unas escenas y materiales mal 
articulados entre sí o en el rígido inmovilismo de sus tramas. El argumento lo ha 
resumido certeramente Felipe Pedraza [1998: 35 y 37] cuando describe la «sustancia 
dramática a noticia» de las piezas mayores de Cervantes como el «reflejo de mínimas 
acciones, sin tensión argumental» o como una sarta de «escenas yuxtapuestas con la 
soldadura mal resuelta»�. Incluso Jean Canavaggio, valedor de la dramaturgia cervantina 
como «un théâtre à naître», no ha dudado en subrayar el carácter episódico y la función 
ornamental de no pocas de sus secuencias�.

A lo que creo, más que de una carencia, se trata simplemente de un modo 
dramático propio, hijo del tiempo en que las comedias fueron concebidas. Ni las piezas 
más antiguas ni las ocho comedias carecen de orden, tan sólo guardan otra forma singular 
de concierto. Cervantes construyó la acción dramática como una serie de secuencias 
—con frecuencia tres— que avanzan en paralelo y mantienen una correspondencia 
simbólica, ideológica o temática. Dichas secuencias aparecen y desaparecen de la escena, 
progresan, se entrecruzan y terminan por coincidir sobre las tablas para alcanzar un fin 
más o menos trabado, pero siempre atento al espectáculo.

� El propio Cueva [1990: 109] añade de inmediato: «…siempre en la Tragedia mueren,/ un fin della 
esperando dolorido;/ en la Comedia muerte no ay qu’esperen,/ aunqu’empieça contino con ruido;/ en la Tragedia 
vive la discordia/ i en la Comedia enojos i concordia». Sobre esta fase en la evolución del género escriben Reyes 
Peña, Ojeda Calvo y Raynaud [2008: 43]: «Un rasgo en común de todas estas obras es que, en mayor o menor 
medida, presentan un alejamiento del modelo clásico que el teatro erudito anterior intentó reconstruir (…). 
La mezcla de los elementos caracterizadores de la comedia y de la tragedia es constante: personajes, estilo, 
ambientación, materia de la fábula».

� Véanse otros juicios semejantes en Juliá Martínez [1948: 353], Paz Gago [1993: 258] o Rubiera [2001: 
1030].

� Canavaggio [1977: 230, n. 54 y 231, n. 51] y [1980: 53].



105

	������ Discretos desvergonzados: otras trazas para las comedias de Cervantes

La inserción de lo cómico

A diferencia de sus dos primeras obras conservadas, Cervantes reservó un 
importante espacio a lo cómico en sus últimas piezas dramáticas, probablemente por esa 
inclinación a su dimensión más espectacular. Tales intrigas propiamente humorísticas 
se cifran generalmente en un protagonista o en una pareja de personajes, que sostienen 
de manera casi exclusiva su propia acción dramática. Así, en El laberinto de amor casi 
todo el peso cómico se limita a las contadas intervenciones de los estudiantes Tácito 
y Andrónico, mientras que ocupa buena parte en la secuencia pastoril de La casa de 
los celos. Por su parte, las tres comedias de cautivos cifran su intriga cómica en tres 
personajes concretos y muy próximos entre sí: Tristán para Los baños de Argel, Buitrago 
para El gallardo español y Madrigal para La gran sultana. También Pedro de Urdemalas 
sostiene las escenas burlescas en la comedia homónima; mientras que son Torrente y 
Oropesa los protagonistas en la secuencia cómica de La entretenida.� En todos estos 
casos, el elemento burlesco se plantea como contraste —y a veces complemento— para 
las secuencias más elevadas e idealizadas. Acaso por ello, Cervantes ensayó un modo 
distinto de construcción dramática en El rufián dichoso, única comedia donde todo gira 
en torno a un único personaje principal, por demás en camino hacia la santidad.

Si bien se mira, buena parte de estas secuencias y sus protagonistas responden 
a los dos asuntos propiamente cómicos que Juan de la Cueva reservó al género, en 
concreto las «burlas de juglares» y los «sucessos de ombres populares». En efecto los de 
personajes cómicos de Cervantes son gentes populares con honda raigambre folclórica, 
pero también, como veremos, tienen sus visos de juglares. Acaso por ello con frecuencia 
se han vinculado estos argumentos cómicos con los entremeses, identificándolos, como 
en su momento hizo Amelia Agostini, como «entremeses completos o fragmentos de 
entremés —que podrían representarse independientemente».� Sin embargo, esas figuras 
cómicas y las secuencias que protagonizan, lejos de tener una absoluta independencia 
dramática, son un elemento clave en la construcción del modelo cervantino de 
comedia.

Para dar cuerpo a los personajes principales de estas secuencias, Cervantes tiró del 
material folclórico que también utilizó en los entremeses y eligió como protagonistas 

� No obstante, las intervenciones de ambos personajes están más entretejidas en la acción general de 
la comedia y Torrente presta un apoyo determinante a las aspiraciones fraudulentas de su amigo Cardenio. 
Cfr. Sevilla Arroyo y Rey Hazas [1998: xxiii-xxiiv]. En general, sobre estos personajes en Cervantes, véase 
ineludiblemente Canavaggio [1980: 51-64], [1992: 47-53] y [2000: 137-145] y Rey Hazas [1994: 29-56].

� Agostini Bonelli [1964: 266]. En concreto, señala tres entremeses en tres comedias: el que representan 
los criados en la jornada II y dos escenas en La entretenida; el primer acto de El rufián dichoso; y la escena de la 
primera audiencia que da el alcalde Martín Crespo en Pedro de Urdemalas, que compara con la Elección de los 
alcaldes de Daganzo.



Luis Gómez-Canseco____________________________________________________

106

a un sacristán, a dos estudiantes y un capigorrón, a un soldado pobre y hambriento 
y a un pregonero, al uso de Lázaro de Tormes. Pese a sus diferentes procedencias, 
todos coinciden en alterar el orden de las tramas y en ejercer de bufones, como los que 
señalaba Cueva [1986: 105] en su Ejemplar poético: «al juglar dezir mofas i locuras». 
De acuerdo con esa condición bufonesca y popular, los rasgos más visibles de estas 
figuras son sus atisbos de lujuria, su hambre glotona y su afición al vino. Por decirlo en 
teológico, los dos pecados más cómicos y carnavalescos entre los siete capitales. En Los 
baños de Argel, es el padre de Juanico y Francisquito quien amonesta a Tristán por esa 
lujuria: «Yo recelo/ que si una mora os da el pie,/ deis vos de mano a ese celo» [II, 1179-
1181].� Este sacristán alegre, primo hermano del Reponce de La cueva de Salamanca y 
del Lorenzo Pasillas de La guarda cuidadosa, tiene su proyección en Madrigal, que, en 
La gran sultana doña Catalina de Oviedo, renuncia a la libertad por mantener sus amores 
con una mujer alárabe.

El hambre y el vino reaparecen aquí y allá en estas comedias, hasta convertirse en 
sentencia filosófica en El gallardo español o en La entretenida. En la primera es Buitrago 
quien sentencia: «Quien quisiere se le quite/ todo temor, todo miedo/ tenga hambre, y 
verá cómo/ cesa todo en no comiendo» [III, 3103-3106]. Por su parte, cuando Cardenio 
le reprocha a Torrente que coma mientras él se lamenta de amores, el capigorrón vuelve 
a elevar su respuesta hasta aforismo:

Las acciones naturales
son forzosas, y el comer
una dellas viene a ser,
y de las más principales. [I, 271-274]

Son también Buitrago y Torrente —con el lacayo Ocaña— quienes sustentan la 
ingesta vinícola en estas secuencias. Hasta el punto de que de uno se afirma: «Es estimado 
Torrente/ de los pilotos más ciertos/ que encierra Guadalcanal,/ Alanís, Jerez, Cazalla» 
[III, 2722-2745], y el otro, por indicación de Cervantes en la didascalia, comparece en 
el escenario, justo antes de iniciarse una acción heroica, «con una mochila a las espaldas 
y una bota de vino, comiendo un pedazo de pan» [I, 2739 Acot].�

� Todos los textos cervantinos se citan por jornada y versos a partir de la Obra completa [Cervantes, 1995], 
a excepción de La gran sultana [Cervantes, 2010].

� Otros elementos visualmente cómicos y entremesiles que Cervantes incluyó en la didascalia de sus 
comedias son «los calzones del sacristán» en Los baños de Argel o los garrotes que esgrimen Torrente y Ocaña en 
La entretenida [Cervantes, 1995: 318 y 739]. A ello se añaden otros elementos propiamente literarios, como 
las rimas chuscas o el uso de refranes, una lengua marcadamente popular o el doble sentido en vocablos y 
expresiones. Incluso el mismo antisemitismo de personajes como Tristán o Madrigal pudiera buscar sus raíces 
en la tradición folclórica.



107

	������ Discretos desvergonzados: otras trazas para las comedias de Cervantes

Tras esa apariencia meramente burlesca y tradicional, Cervantes construyó 
personajes mucho más matizados y complejos de lo que en principio pudiera suponerse, 
con una singular suma de desvergüenza y discreción.� Téngase en cuenta, para la recta 
comprensión del caso, que Covarrubias definió desvergüenza en su Tesoro como «desme-
sura, atrevimiento, poco respeto», a lo que Autoridades añade «descomedimiento…, 
inmodestia, libertad demasiada». Respecto a discreción Covarrubias se limita a afirmar 
que es «la cosa dicha o hecha con buen seso», mientras que Autoridades recoge otros dos 
sentidos complementarios: «Prudencia, juicio y conocimiento con que se distinguen y 
reconocen las cosas como son, y sirve para el gobierno de las acciones y modo de proceder, 
eligiendo las más a propósito» y «Agudeza de ingenio, abundancia y fecundidad en la 
explicación, adornada de dichos oportunos, entretenidos y gustosos».

La desvergüenza en esta serie de personajes cervantinos se materializa, al menos, 
en cuatro elementos complementarios: el engaño como modo de supervivencia, la 
insolencia como actitud, la ancha conciencia que exhiben y la defensa expresa que hacen 
del epicureísmo. El engaño se señala expresamente como uno de los ejes en la trama de 
Pedro de Urdemalas, cuando, en la jornada III, uno de los representantes identifica al 
protagonista como «un traidor magancés,/ hombre de aquellos que dan/ mohatras de tres 
en tres», al tiempo que el mismo Pedro se ofrece a representar con la compañía el papel 
de «agudo embustero» y «agudo hablador» [III, 2784-2786 y 2888-2889]. Lo mismo 
pudiera decirse de casi todos los personajes que rigen estas secuencias dramáticas, cuyos 
embustes oscilan en buena medida entre tres variantes: la adopción de personalidades 
falsas, la petición fraudulenta de limosna para las ánimas del purgatorio y la atribución 
de la capacidad de hablar a animales y objetos inanimados. De la primera son buen 
ejemplo, Cardenio y Torrente haciéndose pasar por don Silvestre de Almendárez y su 
criado perulero o Lamberto fingiéndose mujer en el serrallo del Gran Turco y asegurando 
haber sido luego convertido en hombre por gracia de Mahoma. Las oraciones por las 
ánimas del purgatorio son recurso de estafa para Buitrago, al que Cervantes pone en 
escena con «una tablilla con demanda de las ánimas de purgatorio» [I, 628 Acot], y para 
Pedro de Urdemalas, que tima desahogadamente a una viuda, haciéndole creer que ha 
visto a las almas de sus parientes en el purgatorio y aliviándole, para librarlas, del peso 
de su dinero:

Infinitos otros vi,
tus parientes y criados,

� Según Asensio [1971: 84-85], Cervantes «pinta no entes de una pieza —lo que llamo figuras—, sino seres 
con una sombra de complejidad, con una alternancia de sentimientos que con intención moderna tendríamos la 
tentación de llamar caracteres». Con lo que viene a coincidir González Maestro [2000: 334-335] desde un punto 
de partida muy distinto: «…la comedia cervantina, en lo que se refiere al personaje, se atiene a una concepción 
experimental tanto de arquetipos humanos como de formas de conducta renovadoras del personaje teatral».



Luis Gómez-Canseco____________________________________________________

108

que se encomiendan a ti,
cuáles hay de a dos ducados,
cuáles de a maravedí;
y séte decir, en suma,
que, reducidos con pluma
y con tinta a buena cuenta,
a docientos y cincuenta
escudos llega la suma.	 [III, 2257-2266]

Pero el recurso de engaño más singularmente cervantino es el de atribuir el habla 
de objetos o animales. Tristán en Los baños de Argel hace hablar a una cazuela para 
robar a un judío; Corinto en La casa de los celos engaña a Rústico con un papagayo 
«que es bachiller y sabe muchas lenguas» [II, 1088]; Torrente, narrando un fingido 
naufragio en La entretenida, afirma que el mar engulló una catalnica que «si no era el 
hablar, no le faltaba, otra cosa ninguna», y cuando don Antonio señala que «catalnicas 
mudas valen poco», el pícaro repone que «por señas nos decía todo cuanto/ quería que 
entendiésemos» [I, 853-860]. Pero es el Madrigal de La gran sultana quien primero se 
identifica como pariente de Apolonio Tianeo, asegurando haber heredado su capacidad 
de entender la lengua de las aves, y luego se ofrece a enseñar a hablar a un elefante:

Cadí.	 	    Español, ¿has comenzado
a enseñar al elefante?

Madrigal.	 Sí; y está muy adelante.
Cuatro liciones le he dado.

Cadí.		     ¿En qué lengua?
Madrigal.		  En vizcaína,

que es lengua que se averigua
que lleva el lauro de antigua
a la etiopia y abisina. […]

Madrigal.	    De aquéllas que son más graves,
le diré las que supiere,
y él tome la que quisiere.

Cadí.		  ¿Y cuáles son las que sabes?
Madrigal.	    La jerigonza de ciegos,

la bergamasca de Italia,
la gascona de la Galia
y la antigua de los griegos.
   Con letras como de estampa
una materia le haré,



109

	������ Discretos desvergonzados: otras trazas para las comedias de Cervantes

adonde a entender le dé
la famosa de la hampa. [II, 1526-1553]

Todos estas figuras adornan sus mentiras con la insolencia para ejercer de bufones 
hablando cuando no deben, respondiendo con soltura y poniendo en riesgo sus propias 
existencias tan sólo por decir una palabra más. Valga el ejemplo del sacristán de Los 
baños, que cuando el moro Cauralí le tilda de «perro», responde: «¿Perro?/ Agora sé que 
fue mi madre perra» [I, 89-90]. Y más adelante, cuando don Fernando le manda callar 
por el peligro que acecha, asegura: «no sé si podré,/ según el diablo me tienta» [IIII, 
2172-2173]. El mismo Madrigal, cuando el cadí le anuncia una condena a muerte si no 
se casa con su amante alárabe, afirma con soltura:

Todo es muerte, y todo es pena;
ninguna cosa hallo buena
en casarme ni en vivir. […]
Mas yo sé que desta vez
no he de morir, señor bueno.	 [I, 843-855]

Tal exceso verbal tiene su correspondencia en otro exceso moral, que les lleva a 
comportarse al margen de las reglas que rigen la existencia de los demás personajes en las 
comedias cervantinas. Todos ellos se muestran laxos y dispuestos a atender a sus propias 
necesidades sin demasiados miramientos. De hecho, ya en el Trato de Argel aparece el 
personaje del cautivo Pedro, que denuncia a Aurelio y Silvia para beneficiarse y engaña 
a otro cristiano, haciéndole creer que tiene presta una barca con la que huir:

¿Quieres que cate y guarde cortesía 
a quien puede pagar bien su rescate? 
¡No reza esa oración mi ledanía! (…)
Ajenos pies han de subir la cuesta
agria de mi trabajo: yo, holgando,
haré agasajo, regocijo y fiesta.	 [IV, 2095-2125]

Este cautivo anuncia incluso su intención de «mudar de nombre y vestidura» y 
adoptar el nombre de Mamí, fingiendo renegar para escapar cuando sea posible y vivir 
entre tanto la mejor vida posible. Sólo la intervención de su compañero Sayavedra 
consigue disuadirle del intento, entre otras cosas, porque este Pedro carece, en última 
instancia, de la vis cómica de las figuras que en las Ocho comedias pudieran serle 
semejantes. De hecho, una situación similar se planeta en Los baños de Argel, cuando 
un viejo cautivo reprocha a Tristán su ligereza, acusándole de comer carne en los días 



Luis Gómez-Canseco____________________________________________________

110

de ayuno y abstinencia y, más allá, de tener «ancha la conciencia», a lo que el sacristán 
repone con un muy desgarrado: «… no hay aquí teologías», que sólo atenúa asegurando 
que, aun así, «en la fe/ soy de bronce» [II, 1160-1179]. Es ese desahogo moral el que le 
lleva a mortificar a los judíos de Argel e incluso raptarles un niño, que le servirá en la 
jornada III para que los mismos judíos paguen de consuno su rescate con tal de verle 
lejos. Pero a pesar del rescate y de haber dado su «palabra/ de no hurtarles cosa/ mientras 
me fuere a España», Tristán le confiesa a su compañero Osorio: «por Dios que no sé si 
he de cumplirla» [III, 2837-2839]. También Buitrago, en El gallardo español, pone sus 
gustos por encima todo, asegurando dar «por tierra/ con todo el bodegón, si con floreos/ 
responden a mis gustos y deseos» y confesando que no se acuerda «si hay cielo ni tierra;/ 
sólo a mi vientre acudo y a la guerra» [II, 1460-1461 y 1437-1438]. Incluso, cuando 
acaba la comedia y todo se promete feliz, sale por los cerros de Úbeda anunciando su 
cambio de religión en el caso de que no hubiere comida:

Buitrago.	 Tóquense las chirimías
y serán, si bien comemos,
dulces y alegres las fiestas.

Guzmán.	 ¿Y si no?
Buitrago.	 	 Renegaremos.	 [III, 3119-3122]10

La clave de todos estos personajes la ofrece Madrigal en La gran sultana cuando, 
a instancias del espía Andrea, que le ofrece la posibilidad de huir, renuncia para seguir 
en sus amores y declara:

Madrigal.		  Son las leyes
del gusto poderosas sobremodo.

Andrea.	 Una resolución gallarda puede
romperlas.

Madrigal.		  Yo lo creo; mas no es tiempo
de ponerme a los brazos con sus fuerzas.	 [I, 502-505]

Y es que el cautivo se atiene a la doctrina que Periandro formula en el Persiles, 
cuando afirma que «las leyes del gusto humano tienen más fuerza que las de la religión» 
[Cervantes, 1999: 31].

10 López Estrada [1994: 61] habla del «tirón de querer vivir sea como sea, todo aquello que podía presentarse 
en la escena protegido por el sentido cómico que permitía su expresión sin peligros de heterodoxia religiosa o 
política».



111

	������ Discretos desvergonzados: otras trazas para las comedias de Cervantes

Esa laxitud moral se plasma en la defensa formal de la vida muelle y poltrona, del 
epicureísmo como plan de existencia. Y no sólo porque Corinto, que se las promete muy 
felices con Angélica en La casa de los celos, huya en cuanto aparece por allí Reinaldos, 
después de haber prometido el oro y el moro, sino porque varios de estos personajes 
argumentan de modo expreso a favor de una existencia cómoda y cómicamente 
anticonformista. Así lo hace Tristán en Los baños cuando el bajá le pregunta por su 
oficio en la jornada I:

Bajá.	 	    ¿Qué oficio tienes?
Sacristán.	 Tañer,

que soy músico divino,
como lo echaréis de ver. (…)

Bajá.		     ¿No sabrás tirar un remo?
Sacristán.	 No, mi señor, porque temo

reventar: que soy quebrado.
Cadí.		  Irás a guardar ganado.
Sacristán.	 Soy friolego en estremo

   en invierno, y en verano
no puedo hablar de calor.

Bajá.		  Bufón es este cristiano.
Sacristán.	 ¿Yo búfalo? No, señor;

antes soy pobre aldeano.
   En lo que yo tendré maña
será en guardar una puerta
o en ser pescador de caña.	[I, 732-759]11

En La entretenida es Torrente quien se declara «ternísimo de plantas» [I, 898] y 
entona un elogio formal de la vida regalada, no muy lejano del «Ándeme yo caliente» 
gongorino:

   Vivamos para beber,
pues para beber vivimos,
y estos dijes y estos mimos
con otros se han de entender
   de más tiernas intenciones

11 En la jornada III, el mismo Tristán entona un ubi sunt cómico, acordándose de los placeres de su vida 
pasada: «¡Oh campanas de España!,/ ¿cuándo entre aquestas manos/ tendré vuestros badajos?/ ¿Cuándo haré el 
tic y toc o el grave empino?/ ¿Cuándo de los bodigos/ que por los pobres muertos/ ofrecen ricas viudas/ veré mi 
arcaz colmado? ¿Cuándo, cuándo?» [Cervantes, 1995: 347].



Luis Gómez-Canseco____________________________________________________

112

y de más sufribles lomos;
no con nosotros, que somos
malos sobre socarrones.	 [III, 2141-2148]

La burla, la discreción y la palabra

Lejos de ser un mero mecanismo burlesco, la desvergüenza y el desahogo son, 
para estos personajes cervantinos, instrumento de su discreción. Todos ellos luchan por 
sobrevivir y convierten sus chanzas en una vía para alcanzar sus objetivos, con mayor 
o menor grado de moralidad. Para cautivos como Tristán, Lamberto o Madrigal, el fin 
último será su libertad; para Buitrago, el hartazgo y la guerra; para los estudiantes Tácito 
y Andrónico, para el capigorrón Torrente y el lacayo Ocaña o para Pedro de Urdemalas, 
el bienestar y el gusto de la propia existencia sin ataduras. Aurora Egido [2003: 97] ha 
insistido en la capacidad que los protagonistas de La gran sultana tienen «de fabricar 
su propio destino» y Antonio Rey Hazas [1998: xliv] ha descrito a Pedro de Urdemalas 
como un personaje «inteligente y libre, capaz de tomar por sí solo las decisiones que más 
le convienen, a contrapelo de cualquier circunstancia». En realidad, el mismo ingenio, 
prudencia e inteligencia son atribuibles a la casi totalidad de personajes que sostienen 
estas secuencias cómicas. Aquí allá ellos mismos se señalan como discretos o son otros 
personajes los que lo hacen. Así ocurre con Tristán en Los baños, a quien don Lope 
reconviene: «Tristán, amigo, escuchad,/ pues sois discreto, y callad» [III, 2184-2185]; 
con Lamberto en La gran sultana, a quien Roberto elogia porque «es discreto» [III, 
2944]; con Pedro de Urdemalas, a quien Maldonado, conde de los gitanos, encarece por 
su «grande ingenio y gran nombre,/ tan discreto y presto en todo» [II, 1537-1538]; o 
con Corinto en La casa de los celos, que se ensalza a sí mismo, asegurando a Angélica que 
«todo lo allana/ un buen ingenio cursado» y haciendo relación de sus virtudes: «Aunque 
me ves deste pelo,/ soy marinero de casta,/ y nado como un atún,/ y descubro como un 
lince» [III, 2548-2569]. En La entretenida, son Ocaña y Torrente quienes comparten 
el rasgo de esa discreción desvergonzada. Ocaña se presenta con un largo discurso en el 
que pasa de una reflexión general sobre la discreción a su propia condición:

El discreto es concordancia
que engendra la habilidad;
el necio, disparidad
que no hace consonancia […]
Lacayo soy, Dios mediante;
pero lacayo discreto.



113

	������ Discretos desvergonzados: otras trazas para las comedias de Cervantes

Sin embargo, atento siempre a la dimensión burlesca, apunta de inmediato que 
su mucha inteligencia tiene una traba en la bebida: «… a no tomarme del vino,/ por 
costumbre o por conhorte,/ no hubiera en toda la corte/ otro Catón Censorino/como 
yo» [I, 641-693].12 Por su parte, Torrente recibe el reconocimiento expreso de varios 
personajes en la obra, como su amigo Cardenio, estudiante enamorado y tan pusilánime 
como su homónimo quijotesco, que le halaga con un «Sé que tienes discreción» [I, 
285] o de don Silvestre, que en un aparte confiesa: «Donaire encierra/ el peregrino, en 
verdad» [III, 2715-2716]. Pero es, sobre todo, él mismo quien se encarga de alabar su 
inteligencia en la jornada I: «Capigorrista soy tuyo,/ y como padezco hambre,/ tengo 
sotil el ingenio,/ y en dar consejos soy sacre» [I, 483-486], y su mucha su desvergüenza 
en la III: «tengo de socarrón/ harto más que de ignorante» [III, 2962-2963].

Este común ejercicio de encomio y justificación propios tiene también su 
importancia literaria, pues no en vano estamos ante personajes bufonescos y apicarados, 
que cuentan con un antecedente en la carta autoexculpadora de Lázaro de Tormes o, 
más allá, en la Moria habladora de Erasmo [2005: 39-40], cuando predica:

… yo no considero sabios a los que creen que alabarse a sí mismos es la mayor de las 
necedades y de las insolencias. Sea necio, si así lo prefieren con tal que se reconozca 
que esta Necedad está muy puesta en su lugar. ¿Hay, en efecto, cosa más natural que el 
que la Necedad entone sus propias alabanzas y se dé bombo a sí misma? ¿Quién puede 
darme a conocer mejor que yo? (…) En fin, yo me atengo a aquel proverbio que dice: 
«Con razón se alaba a sí mismo quien no encuentra nadie que le alabe».

También los de Cervantes son personajes solos, independientes, con una vida 
literaria, escénica y moral autónoma, y tan habladores como la Locura o como Lázaro.13 
Recuérdese que Autoridades añadía como segunda acepción para discreción la de 
«abundancia y fecundidad en la explicación, adornada de dichos oportunos, entretenidos 
y gustosos». Y en efecto, la locuacidad y el uso festivo del lenguaje son rasgos que 
caracterizan no ya —y como pudiera esperarse— a estudiantes como Tácito, Andronio 
o al capigorrón Torrente, sino a pastores como Corinto o a don nadies como Madrigal, 
Urdemalas o el sacristán de Los baños de Argel. Todos juegan con los vocablos, dan la 
vuelta a las palabras, engañan con la verdad y alardean de sus habilidades lingüísticas. Y 
no se trata simplemente de que esa verbosidad sea instrumento esencial en la invención 
de mentiras o el engaño desvergonzado a los bobos con que se topan en sus respectivos 

12 Probablemente por eso, Cristina le señala luego, con intención burlesca, como «lacayo/ el más discreto 
de España» [II, 1759-1760].

13 Respecto a la condición picaresca de Pedro de Urdemalas y en comparación con Lázaro, apunta Ángel 
Estévez [1995: 89]: «El uno, pues, narra y el otro manipula; Pedro de Urde, además de narrar y manipular, 
actúa».



Luis Gómez-Canseco____________________________________________________

114

caminos, sino que termina por convertirse en antesala de una dimensión inesperada en 
estos pícaros desvergonzados como es la de artistas y poetas. De Tristán sabemos que 
canta, que «tiene donaire en todo» y que anima a los demás cautivos con su guitarra [III, 
2109-2111 y 2882], también el pastor Corinto es aficionado la guitarra [II, 898 Acot] 
y, mal que bien, Madrigal se hace pasar por músico y danzante, organiza zarabandas, 
chaconas y folías, compone «un romance correntío» con la historia de Catalina de 
Oviedo y lo canta «a la loquesca» [III, 2091-2093, 2108-2109 y 2114-2116].

Son todas condiciones propias de esos «poetas bufones» que Victoriano Roncero 
[2010: 31] ha señalado como antecedente directo de la picaresca por sus burlas en 
verso, su apología del engaño, sus sátiras carnavalescas o sus constantes alusiones al 
hambre o a la bebida. No obstante, en el caso cervantino, hacia donde más tira la vena 
ingeniosa de estas figuras cómicas es hacia el teatro. Por un lado están los personajes 
que representan algo que no son en el transcurso de la realidad representada en escena, 
como Corinto, que urde una chanza para engañar a Rústico; Tácito y Andronio, que 
fingen una lengua absurda y llena de cultismos para burlarse de los demás; o Buitrago, 
que inventa oraciones para agenciarse con qué comer. Pero, más allá, hay otros que 
llevan la voz cantante en un artilugio tan propiamente cervantino como es el del teatro 
dentro del teatro, al que se reserva un papel determinante en La gran sultana, en Pedro 
de Urdemalas, en Los baños de Argel y en La entretenida14.

Madrigal es el encargado de preparar el sarao que ha de celebrarse en el serrallo 
y que comienza con un romance suyo, al que siguen las músicas cristianas y el baile de 
Catalina. Todavía, cuando la comedia está dando fin, el cautivo anuncia su intención 
de volver a Madrid para representar en un corral —reservándose precisamente el papel 
de Madrigal— la historia que él está viviendo y que otros se supone están viendo 
representada:

… tengo ya el camino medio andado,
siendo poeta, hacerme comediante
y componer la historia desta niña
sin discrepar de la verdad un punto,
representado el mismo personaje
allá que hago aquí.	 [III, 2918-2923]

Por su parte, Pedro de Urdemalas decide en la jornada III hacerse representante y 
cambiar su nombre por el de Nicolás de Ríos, lo que le permitiría «ser patriarca,/ pontífice 
y estudiante,/ emperador y monarca:/ que el oficio de farsante/ todos estados abarca» 
[III, 2862-2866]. No obstante, poco después subraya ante el público lo complejo de 

14 Sobre el teatro dentro del teatro en Cervantes, Canavaggio [1972: 53-68] y [1977: 366-377], Cubero 
[1997: 59-72], Kuhni [1997: 49-58], Arboleda [1991], Hermenegildo [1999: 45-60].



115

	������ Discretos desvergonzados: otras trazas para las comedias de Cervantes

su situación, convertido primero en actor y luego en personaje de sí mismo: «Mudado 
he de oficio y nombre,/ y no es así comoquiera:/ hecho estoy una quimera» [III, 3140-
3142].

En Los baños de Argel la cosa se complica, ya que los cautivos deciden representar 
un coloquio «del gran Lope de Rueda» ante un público de cristianos, al que se une 
Cauralí como capitán de Argel. Tras un preludio musical, Tristán interrumpe la acción 
desde la platea, fingiéndose enamorado de una mora, mientras mira de soslayo a Cauralí 
con un desconcertante: «¡Oh mora la más hermosa,/ más discreta y más graciosa/ que 
la fama nos ofrece!». No es de extrañar que el moro se pregunte perplejo: «¿Es esto de la 
comedia/ o es bufón este cristiano?» [III, 2154-2161]. En éstas, empieza verdaderamente 
el coloquio y sale Guillermo vestido de pastor, aunque el sacristán no deja de interrumpirle 
a cada paso, hasta el punto de que el actor se ve obligado a comenzar de nuevo. Pero sólo 
siete estrofas después y cuando el actor pregunta, siguiendo el texto de la obra: «Mas, 
¿quién es este cuitado/ que asoma acá entelerido?», el sacristán vuelve a interrumpir para 
responder, de nuevo en mofa amorosa hacia Cauralí:

Sacristán.		    ¿Quién ha de ser? Yo soy, cierto, 
el triste y desventurado,
vivo en un instante y muerto,
de Mahoma enamorado.

Cauralí.		     ¡Echadle fuera a este loco!
Sacristán.		 ¡Tu divina boca invoco,

Aja, de mil azahares,
boca de quitapesares
a quien desde lejos toco!

Cauralí.	 	    ¡Dejádmele!
Don Fernando.	 No, señor,

que cuanto dice es donaire,
y es bufón el pecador.

Sacristán.		 ¡Dios de los vientos! ¿No hay aire
para templar tanto ardor?

Guillermo.	    ¡Ya es mucha descortesía
y mucha bufonería!
¡Échenle ya, y déjenos!

Sacristán.		 Yo me voy. ¡Quédate a Dios,
argelina gloria mía!

Guillermo.	 ¿Dónde quedé?
Vivanco.	 No sé yo.
Don Lope.	 «Mas, ¿quién es este cuitado...?»,

fue el verso donde paró.	 [III, 2219-2245]



Luis Gómez-Canseco____________________________________________________

116

Expulsan entonces a Tristán de la sala y, cuando parece que va a recomenzar 
el coloquio, llega inesperadamente un cristiano herido que da al traste con la 
representación.

Cervantes también insertó la representación de un entremés en La entretenida 
como parte de la trama. En este caso, la ocasión la ofrecen las bodas que se anuncian 
en la comedia, para cuya celebración preparan los criados de la casa un entremés, que, 
según informa la criada Cristina a su señora, han «compuesto Torrente/ y Muñoz, y 
es la maraña/ casi la mitad de Ocaña,/ que es un poeta valiente» [III, 2061-2064]. 
En la siguiente escena y según se apunta en la didascalia, salen Torrente y Ocaña con 
un garrote emblemáticamente entremesil debajo del brazo [III, 2084 Acot], aunque la 
pelea anunciada termina en el descubrimiento del doble juego amoroso que Cristina 
sigue con ellos. Es así como comienza el entremés, con «Ocaña y Torrente como lacayos 
embozados» [III, 2234 Acot], aunque manteniendo sus nombres propios, sus identidades 
y su supuesta rivalidad por Cristina. De hecho, cuando Ocaña declara su intención de 
bailar con Cristina, se inicia una pelea con Torrente, que el público comenta en paralelo 
desde fuera de la escena:

Torrente.	 ¡Ay narices derribadas
y tendidas por el suelo!
Pero toma esta respuesta:
de Tarpeya mira Nero.

Muñoz.	 Diole. ¡Mal haya la farsa
y el autor suyo primero!
Pero yo no di esta traza,
ni escribí tal en mis versos.

Barbero.	 ¡Pasado de parte a parte
está el pobre Ocaña! […]

D. Antonio.	 Yo tengo la culpa desto,
pues que sabía que Ocaña
es buzaque en todo tiempo. […]

Cardenio.	 ¡Huye, traidor enemigo;
huye, traidor, que le has muerto!

Torrente.	 Mire si halla mis narices,
porque sin ellas no pienso
salir un paso de casa.	 [III, 2400-2422]

Ante los gritos lanzados por la muerte de Ocaña, entra un alguacil con su corchete 
en la casa y sólo entonces viene a ponerse en pie que la gresca y las heridas habían sido 
una chanza urdida por los actores a espaldas de sus propios compañeros:



117

	������ Discretos desvergonzados: otras trazas para las comedias de Cervantes

Ocaña.		  Tú, compasivo barbero,
por lo hueco de una bota
entraste la tienta a tiento.

Don Antonio.	 Luego, ¿todo esto es fingido?
Ocaña.		  Sí, señor.
Don Antonio.		  ¡Por Dios del cielo!,

que estoy por hacer que salga
lo que es fingido por cierto.	 [III, 2469-2475]

Las actuaciones de Torrente y Ocaña desde el escenario no sólo desconciertan 
al coautor de la obra y a los demás espectadores de la casa, sino a los que, como el 
alguacil, oyen desde fuera y entienden la ficción como realidad. Es más, no hay ningún 
indicio en el texto o en la didascalia que desengañe al lector —o al espectador, en su 
caso— del engaño teatral al que está asistiendo al mismo tiempo que los personajes de 
la comedia.

El ardid de la ficción

El engaño es la clave en que se fundamentan estas secuencias cómicas, que, en 
último término, viene a entroncar con el artificio de la ficción dentro de la propia ficción 
dramática. De ese modo, los demás actores se convierten en unos espectadores más, 
comparten un mismo plano con los espectadores reales y sufren a un tiempo el engaño 
urdido por esos burladores desvergonzados. Son ellos los que descomedidamente rompen 
con las convicciones de la representación y de la escena. En algunos casos, lo hacen, 
como el sacristán de Los baños de Argel, desde una platea imaginaria para desdibujar 
los límites de la realidad desde dentro de la misma acción dramática, llevando a la 
incertidumbre a otros personajes. Es el caso de Cauralí, que duda si las intervenciones 
de Tristán, que se sienta a su lado como espectador, forman parte o no del coloquio 
pastoril [vid. Hermenegildo, 1999:52]. Incluso Pedro de Urdemalas, cuando explica 
a Belica las convicciones del teatro, deja desdibujadas a propósito las fronteras de la 
ficción:

Tu presunción y la mía
han llegado a conclusión:
la mía sólo en ficción;
la tuya, como debía. 
Hay suertes de mil maneras,
que, entre donaires y burlas,



Luis Gómez-Canseco____________________________________________________

118

hacen señores de burlas,
como señores de veras.
Yo, farsante, seré rey 
cuando le haya en la comedia,
y tú, oyente, ya eres media
reina por valor y ley.	 [III, 3032-3043]15

Otras veces, como en La entretenida, el engaño afecta por igual a todos los 
espectadores de la comedia, ya asistan a la representación desde dentro o fuera del 
escenario. En ese paso hacia el embuste perfecto, los personajes de Cervantes llegan a 
romper el muro imaginario que los separa de la realidad y eligen como interlocutores 
a las personas que contemplan desde el otro lado, integrándolos en el desarrollo de la 
acción dramática. En La gran sultana, Madrigal apela «al mosqueterón tan boquiabierto,/ 
que trague moscas, y aun avispas trague,/ sin echarlo de ver, sólo por verme!» [III, 
2924-2926]; Urdemalas, por su parte, anuncia al público el comienzo inminente de la 
representación misma que acaba de terminar y su repetición para el siguiente día:

Ya ven vuesas mercedes que los reyes 
aguardan allá dentro, y no es posible
entrar todos a ver la gran comedia
que mi autor representa, que alabardas
y lancineques y frinfrón impiden
la entrada a toda gente mosquetera. 
Mañana, en el teatro, se hará una,
donde por poco precio verán todos
desde principio al fin toda la traza.	 [III, 3160-3168]

Ocaña va más allá en La entretenida y elige a los espectadores como jueces de su 
litigio con Torrente: «La verdad desta cuestión/ quede a la mosquetería,/ que tal hay que 
en él se cría/ el ingenio de un Platón./ Estos capipardos son/ poetas casi los más» [III, 
2219-2224].16 La descarada lisonja, que convierte a los mosqueteros en discretos poetas, 
da pie a una segunda apelación al público, en la que Torrente y Ocaña intentan comprar 
con oro, vino y palabrería la sentencia de su público:

Torrente.	 Preguntar quiero otra vez,
mis señores mosqueteros,
quién ha de llevar la gala

15 Zimic [1997: 55-105].
16 Dorrego [1998: 36].



119

	������ Discretos desvergonzados: otras trazas para las comedias de Cervantes

de los trocados pañuelos.
Pensadlo para otra vez,
que en este sitio saldremos
con preguntas más agudas,
con entremeses más buenos.
Y advertid que soy Torrente,
perulero por lo menos,
y os daré selvas de plata
y mil montes de oro llenos.

Ocaña.	 Hermanos, yo soy Ocaña,
lacayo, mas no gallego;
sé brindar y sé gastar
con amigos cuanto tengo.	 [III, 2512-2527]

La intención de Cervantes es la de hacer creer a esos mosqueteros —y a todos 
los que asisten al espectáculo— que sus personajes están hechos de la misma masa 
que ellos y, en último término, que no hay distancia entre lo representado y lo real. 
Resulta llamativo que la totalidad de estas ocasiones en las que el embuste adquiere una 
dimensión artística tenga lugar en la jornada III y se conviertan, de algún modo, en final 
para las secuencias cómicas.

A lo largo de siete de sus Ocho comedias nuevas y nunca representadas, los personajes 
que Cervantes pone en escena para llenar el espacio cómico en la farsa, lejos de ser meras 
figuras burlescas, aportan profundidad y nuevas perspectivas a la construcción dramática. 
Es posible que en Buitrago, los estudiantes Tácito y Andrónico o en el pastor Corinto 
prime el carácter burlesco de sus tretas; pero tanto Tristán, como Madrigal, Pedro de 
Urdemalas, Oropesa o Torrente son personajes complejos, que se van construyendo a 
medida que afrontan los imprevistos que la intriga va poniendo en sus vidas. Son tres 
los rasgos dramáticos que caracterizan a estos discretos desvergonzados: la soledad con 
la que comparecen sobre las tablas, la fragmentariedad de sus existencias y su decisivo 
papel en los engaños de la ficción. 

Esa soledad, similar a la de los pícaros, es la que les lleva a mantener su libertad 
moral más allá de cualquier otra norma de conducta, pero también la que justifica 
la independencia de estas secuencias en la construcción de las comedias. Algo similar 
ocurre con lo inacabado y fragmentario de sus vidas, pues —como ocurre con otros 
muchos personajes de la narrativa cervantina— apenas sabemos quiénes eran antes de 
comenzar la comedia y, al final, seguimos desconociendo su destino. Cervantes sólo 
parece interesado en mostrarnos los pormenores que coinciden con la lectura o la 
representación. Se atiene en esto a la doctrina formulada por Ginés de Pasamonte, 
cuando don Quijote le pregunta si tiene acabado el libro de su Vida: «¿Cómo puede 



Luis Gómez-Canseco____________________________________________________

120

estar acabado —respondió él—, si aún no está acabada mi vida?» [Cervantes, 2004: 
266]. Por eso las comedias de Cervantes no tienen finales felices ni desgraciados, pues 
quedan, como la propia vida, suspensas para el futuro. Esa identificación entre literatura 
y vida es la que sostiene el artificio del teatro dentro del teatro, pero son esos discretos 
desvergonzados los personajes que, desde su completa libertad, pueden romper las 
convenciones del género y proyectar la ficción hacia la realidad.

Bibliografía

Agostini Bonelli, Amelia [1964-1965]: «El teatro cómico de Cervantes», Boletín de la 
Real Academia Española, XLIV, pp. 223-307 y 475-539, y XLV, pp. 65-116.

Arboleda, Carlos Arturo [1991]: Teoría y formas del metateatro en Cervantes, Salamanca, 
Universidad de Salamanca.

Asensio, Eugenio [1971]: Itinerario del entremés: desde Lope de Rueda a Quiñones de 
Benavente, Madrid, Gredos.

Canavaggio, Jean [1972]: «Variations cervantines sur le thème du théâtre au théâtre», 
Revue des sciences humaines, XXXVII, pp. 53-68.

— [1977]: Cervantès dramaturge. Un théâtre à naître, Paris, Presses Universitaires de 
France.

— [1980]: «Las figuras del donaire en las comedias de Cervantes», en Risa y sociedad en 
el teatro español del Siglo de Oro, Paris, Centre National de la Recherche Scientifique, 
pp. 51-64.

— [1992]: «Madrigal bufón in partibus», Cuadernos de Teatro Clásico [Monográfico 
«Cervantes y el teatro»], 7, pp. 47-53.

— [2000]: «Tristán y Madrigal, bufones in partibus», en Cervantes, entre vida y creación, 
Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, pp. 137-145.

Cervantes, Miguel de [1995]: Obra completa. III. Ocho comedias y ocho entremeses. El 
trato de Argel. La Numancia. Viaje del Parnaso. Poesías sueltas, ed. F. Sevilla Arroyo y 
A. Rey Hazas, Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos.

— [1999]: Los trabajos de Persiles y Sigismunda, ed. F. Sevilla y A. Rey Hazas, Madrid, 
Alianza Editorial.

— [2004]: Don Quijote de la Mancha, Barcelona, Galaxia Gutenberg-Círculo de 
Lectores-Centro para la Edición de los Clásicos Españoles.

— [2010]: La gran sultana, ed. L. Gómez Canseco, Madrid, Biblioteca Nueva.
Cubero, Carmen [1997]: «En torno a La entretenida de Cervantes. El teatro dentro 

del teatro y el teatro sobre el teatro», en I. Andrés-Suárez, J. M. López de Abiada y 



121

	������ Discretos desvergonzados: otras trazas para las comedias de Cervantes

P. Ramirez Molas (eds.): El teatro dentro del teatro: Cervantes, Lope, Tirso y Calderón, 
Madrid, Verbum, pp. 59-72.

Cueva, Juan de la [1987]: Ejemplar poético, ed. J. Mª Reyes Cano, Sevilla, Alfar.
— [1990]: Viaje de Sannio, ed. J. Cebrián, Madrid, Miraguano.
Dorrego, Luis [1998]: «La entretenida: un entramado social», La comedia de enredo. 

Actas de las XX Jornadas de teatro clásico (1997), Almagro, 8, 9 y 10 de julio, ed. 
F. B. Pedraza Jiménez y R. González Cañal, Almagro, Universidad de Castilla-La 
Mancha, pp. 23-38.

Egido, Aurora [2003]: «La discreción y la prudencia en el teatro de Cervantes», en El 
teatro de Miguel de Cervantes ante el IV centenario de la edición del Quijote, 1605-
2005. [V Congreso Internacional de Poética del Teatro, Florencia, 17-19 de diciembre 
de 2003], ed. J. G. Maestro y M. G. Profeti, Vilagarcía de Arousa, Mirabel, pp. 89-
122. 

Erasmo de Rotterdam [2005]: Elogio de la locura, trad. A. Rodríguez Bachiller, www.
dim.uchile.cl.

Estévez Molinero, Ángel [1995]: «La (re)escritura cervantina de Pedro de Urdemalas», 
Cervantes. Bulletin of the Cervantes Society of America, 15.1, pp. 82-93

González Maestro, Jesús [2000]: La escena imaginaria. Poética del teatro de Miguel de 
Cervantes, Madrid / Frankfurt am Main, Iberoamericana / Vervuert.

Granja, Agustín de la [1995]: «Apogeo, decadencia y estimación de las comedias 
de Cervantes», en C. Guillén et al. (eds.): Cervantes, Madrid, Centro de Estudios 
Cervantinos, pp. 225-254.

Hermenegildo, Alfredo [1999]: «Sombras escénicas de la realidad y de la ficción: el 
teatro de Cervantes», en Y. Campbell (ed.): El escritor y la escena IV. Dramaturgia 
e ideología. Estudios sobre teatro español novohispano de los Siglos de Oro. Actas de la 
Asociación Internacional de Teatro Español y Novohispano de los Siglos de Oro, Ciudad 
Juárez, Universidad Autónoma de Ciudad Juárez, pp. 45-60.

Juliá Martínez, Eduardo [1948]: «Estudio y técnica de las comedias de Cervantes», 
Revista de Filología Española, XXXII, pp. 339-365.

Kuhni, Jorge [1997]: «Aspectos de la realidad y la ilusión, juegos semánticos del 
metateatro en Los baños de Argel (1585-1595) de Miguel de Cervantes», en I. Andrés-
Suárez, J. M. López de Abiada y P. Ramirez Molas (eds.): El teatro dentro del teatro: 
Cervantes, Lope, Tirso y Calderón, Madrid, Verbum, pp. 49-58.

López Estrada, Francisco [1994]: «La comicidad como medio testimonial del mundo 
árabe en el teatro de Cervantes», en La huella del cautiverio en el pensamiento y la obra 
de Miguel de Cervantes, Madrid, Banesto, pp. 47-65.

Paz Gago, José Mª [1993]: «Texto y representación en el teatro español del último 
cuarto del siglo XVI (Cervantes y Lope: una perspectiva comparada)», Bulletin of the 
Comediantes, 45.2, pp. 255-275.



Luis Gómez-Canseco____________________________________________________

122

Pedraza Jiménez, Felipe [1998]: «El teatro mayor de Cervantes: Comentarios a 
contrapelo», en J. R. Fernández de Cano y Martín (ed.): Actas del VIII Coloquio 
Internacional de la Asociación de Cervantistas, El Toboso, Ayuntamiento del Toboso, 
pp. 19-38.

Rey Hazas, Antonio [1994]: «Las comedias de cautivos de Cervantes», en F. B. Pedraza 
Jiménez y R. González Cañal (ed.): Los imperios orientales en el teatro del Siglo de 
Oro. Actas de las XVI Jornadas de teatro clásico. Almagro, julio de 1993, Almagro, 
Universidad Castilla-La Mancha / Festival de Almagro, pp. 29-56.

Reyes Peña, Mercedes de los, Mª del Valle Ojeda Calvo y José Antonio Raynaud 
[2008]: «Introducción», en Juan de la Cueva, El príncipe tirano. Comedia y tragedia, 
Jaén, Junta de Andalucía, pp. 11-128.

Rey Hazas, Antonio y Florencio Sevilla Arroyo [1998]: «Introducción», en Miguel 
de Cervantes, La Entretenida. Pedro de Urdemalas, Madrid, Alianza Editorial.

Roncero López, Victoriano [2010]: De bufones y pícaros: La risa en la novela picaresca, 
Madrid / Frankfurt, Iberoamericana / Vervuert.

Rubiera Fernández, Javier [2001]: «Algunos aspectos de la construcción del espacio 
teatral en tres comedias de cautivos: El gallardo español, Los baños de Argel y La 
gran sultana», en A. Bernat Vistarini (ed.): Volver a Cervantes. Actas del IV Congreso 
Internacional de la Asociación de Cervantistas, Lepanto, 1/8 de octubre de 2000, Palma 
de Mallorca, Universitat de les Illes Balears, pp. 1020-1034.

Vitse, Marc [1988]: Éléments pour une théorie du théâtre espagnol du XVIIe siècle, 
Toulouse, Université de Toulouse-Le Mirail.

Zimic, Stanislav [1977]: «El gran teatro del mundo y el gran mundo del teatro, en Pedro 
de Urdemalas de Cervantes», Acta neophilologica, 10, pp. 55-105.


